
«Аркадия» Джима Крейса: 
 А счастье было так невозможно 

 

157 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

А.Л. ГРИНШТЕЙН 

«АРКАДИЯ» ДЖИМА КРЕЙСА:  
А СЧАСТЬЕ БЫЛО ТАК НЕВОЗМОЖНО 

 
Притом что «Аркадия»1 – не первая книга Джима Крейса, свя-

занная с пасторальной традицией или пасторальной образ-ностью2, 
это – единственный его роман, в котором само название демонст-
ративно отсылает к пасторальной топике. Сам Крейс  
в одном из интервью ответил на вопрос о своем отношении к пас-
торальной традиции с присущей ему парадоксальностью: «Речь не 
идет о традиции. Проблема города и деревни всегда актуальна. 
Она всегда современна. Я считаю себя писателем-пейзажистом. 
Что в жизни, что в книгах всегда можно найти интересные пейзажи 
и в городе, и за городом»3. Лукавство писателя, говорящего о тра-
дициях и влияниях в своем творчестве, давно уже никого не удив-
ляет: показательно, что именно в «Аркадии» собственно пейзажи – 
будь то городские или сельские – отсутствуют едва ли не демонст-
ративно, а отношения между городом и деревней вовсе не стано-
вятся ни главной темой, ни центральной проблемой романа. Более 
того, именно пасторальность как таковая, именно желание, готов-

                                                            
1 Crace J. Arcadia. – London: Picador, 1992. – Далее все цитаты даются по 

этому изданию. 
2 Об этом пишет, в частности, Эндрю Хьюит: Hewitt A. Versions of pas-

toral. – Mode of access: http://www.jim-crace.com/Context.htm (Последнее посеще-
ние: март 2011.) 

3 Crace J. Interview by e-mail to the site jim-crace.com on January 27, 2000. – 
Mode of access: http://www.jim-crace.com/Context.htm (Последнее посещение: март 
2011.) 



I. СТАТЬИ 

 

158 

ность, потребность современного человека творить идиллические 
образы и одновременно нежизнеспособность возни- 
кающих конструктов становятся в романе Крейса основным пред-
метом изображения. Основная интенция этой статьи – показать, ка-
ким образом Аркадия как топос превращается в романе Д. Крейса в 
мощный символ иллюзорности бытия, становясь метафорой мира 
как утопии и отсутствия, цепочки «не» – недоразумений, невозмож- 
ности, недостоверности, непонимания.  

Впервые слово «Аркадия» произносится в романе в сцене 
презентации проекта нового торгового центра, который по замыс-
лу миллиардера Виктора должен заменить неэффективный Мыль-
ный рынок, принадлежащий Виктору. Важно отметить несколько 
взаимосвязанных моментов, относящихся именно к формальному 
(официальному) представлению торгового центра «Аркадия» в 
художественной действительности романа и самого слова «Арка-
дия» (и, соответственно, топоса Аркадии) в тексте романа.  

Показательно, что честь представления проекта и, одновре-
менно, первого упоминания собственно слова «Аркадия» доверена 
именно мистеру Бази, «философу среди архитекторов», жизнь кото-
рого давно уже превратилась в бесконечный спектакль, где единст-
венный (и потому бесконечно одинокий) актер настолько свыкся со 
своей ролью, что не может остаться самим собой даже в минуту 
счастья; не случайно и сама эта презентация становится представле-
нием в самом прямом смысле слова. Мотив театральности, демон-
стративного поведения, притворства чрезвычайно важен для рома-
на. Не только различные персонажи актерствуют, разыгрывают 
целые сценки, призванные добиться желаемого эффекта, как архи-
тектор Бази в данном эпизоде – да, впрочем, и в иные моменты сво-
ей жизни, или приемные родители Виктора, с присущим им арти-
стизмом в рекламных целях дегустирующие продаваемые 
мальчиком яйца – те самые, которые несколькими часами ранее те-
тушка Виктора сама же и украла из лавки.  

Театральность становится самоцелью или, во всяком случае, 
приобретает некую самостоятельную ценность, придавая самой 
жизни некий особый смысл. Речь идет не только о носящих отчет-
ливый карнавальный характер спектаклях, разыгрываемых перед 
доверчивыми горожанами торговцами или перед пасса-жирами 
проходящего поезда Джозефом, – эти представления не призваны 



«Аркадия» Джима Крейса: 
 А счастье было так невозможно 

 

159 

ввести кого-то в заблуждение; куда более значительны случаи об-
мана или притворства, связанные со стремлением получить некую 
выгоду. Впрочем, наибольший интерес представ-ляют даже не случаи 
обмана, но недомолвки и недоговоренности, обусловленные желани-
ем сохранить собственную аутентичность, независимость – и приво-
дящие к невозможности преодолеть стену отчуждения. 

При этом Бази даже не является автором (и впоследствии не 
станет исполнителем) проекта: он направлен к Виктору «молодыми 
коллегами» именно благодаря своему умению представить проект в 
выгодном свете. Таким образом, само появление слова «Аркадия»  
в романе оказывается связанным с топосом и мотивом притворства, 
с театральностью, фальшивостью, искусственностью, создавая (или 
усиливая) противоречие между смыслами простоты и естествен-
ности, заложенными в самом понятии «Аркадия», и теми смыслами, 
в которых это понятие актуализируется в романе. 

Прекрасно используя свое удивительное (маркируемое в ро-
мане именно как удивительное) умение говорить именно то, что 
хочет услышать собеседник, Бази рассуждает о рынке как о своего 
рода островке сельскости в урбанистическом окружении, о связую-
щем звене между городом и деревней. При этом архитектор, по 
обыкновению, лукавит: «его» проект призван не принести деревен-
скую простоту и идилличность в городскую жизнь, а уничтожить ту 
«сельскость» рынка, в которой сам архитектор видит не поэзию и 
очарование простоты, но грубость и дикость. Оппозиции город / 
сельская местность и прошлое / настоящее оказываются, таким об-
разом, «перевернутыми»: Аркадия по замыслу Бази (точнее, его 
«младших коллег», поскольку именитый архитектор, по обыкнове-
нию, выступает лишь в качестве глашатая чужой концепции) долж-
на соединить прошлое и будущее, город и природу, стать своеоб-
разным прибежищем естественного, природного в мире города и, 
одновременно, модернизировать, вывести в будущее то безнадежно 
устаревшее, что вызывает такое его раздражение. 

Соответственно, отношение Бази (и остальных авторов проек-
та) к уходящему прошлому кардинально отлично от ностальгиче-
ских мечтаний Виктора, и эта противоречивая двойственность ак-
центируется в романе упоминанием словарной статьи, которую 
читает Виктор сразу после ухода архитектора, – статьи, где Арка-
дия связана с идиллическими и буколическими топосами, ничего 



I. СТАТЬИ 

 

160 

общего не имеющими с нарисованной Бази картиной: «Аркадия – 
сельский рай, – прочитал он. Аркадский – обладающий пастораль-
ной простотой. Аркада – крытый ряд торговых точек» (c. 218)1. 

Сам этот набор определений (не отсылающий к какому-либо 
конкретному словарю, более того, принципиально невозможный, 
поскольку слово «Arcade» ну совсем никак не может находиться 
после слова «Arcadian») показателен: ложная этимология слова 
«аркада» перекликается с принципиально важным для романа мо-
тивом неверной интерпретации (ситуаций, людей, поступков). 

Вместе с тем притом что впервые слово «Аркадия» прозвучит 
только в середине романа, а глава «Аркадия» станет четвертой, за-
вершающей и демонстративно самой маленькой из его четырех час-
тей2, образ (или, скорее, идея) Аркадии как райского места, связан-
ного с сельской простотой и естественностью (т.е. примерно в том 
значении, которое и сформулировано в фиктивном «справочном 
словаре» (reference dictionary), который читает Виктор), уже не-
сколько раз возникает у читателя. Этому способствует целый ряд 
тщательно реализуемых намеков – само название романа, под- 
крепленное описанием подготовки к простому сельскому празднику, 
который Виктор стремится стилизовать в день своего 80-летия, на-
звание второй главы «Молоко и мед», в которой два эти слова одно-
временно являются и библеизмом, отсылающим к топосу пастораль-
ности, и прямым обозначением двух основных продуктов рациона 
юного Виктора, слово «рай», несколько раз встречающееся в описа-
нии Мыльного рынка, наконец, само описание (квази)сельской про-
стоты, отличающей рынок, и т.д. Подобное создание и разрушение 
«горизонтов ожидания» составляет важную часть авторской стратегии 
и представляет собой разновидность «обманутого ожидания», формы 
игры с читателем, создающей эффект иллюзорности и придающей 
тексту неоднозначность и неуловимость.  

Финская исследовательница Дорис Теске отмечает мно-
жественность и неоднозначность образа Аркадии, воссоздаваемого в 
романе, выделяя четыре основных смысла, определяющих «основные 

                                                            
1Arcadia – a rustic paradise, he read. Arcadian – of pastoral simplicity. Ar-

cade – a covered row of shops. 
2 Эта глава насчитывает менее 20 страниц, другие три главы – соответст-

венно 70, 85 и 150 страниц – контраст разительный.  



«Аркадия» Джима Крейса: 
 А счастье было так невозможно 

 

161 

аспекты романа» и связанных с идеализированным образом деревни, 
сложившимся у Виктора благодаря ностальгическим воспоминаниям 
матери, с убежищем, которое создает себе Виктор, изолируясь от ми-
ра на 27-м этаже собственного здания, рынок, составляющий некий 
автономный мир городской окраины, и суперсовременный торговый 
центр под названием «Аркадия», который Виктор строит на месте 
старого рынка1. Эта многозначность подчеркивается назва- 
ниями частей романа, каждое из которых отсылает к одному из пере-
численных смыслов, – «Мыльный рынок», «Молоко и мед», «Город 
Виктора»2, «Аркадия». 

Любопытно, что из выделенных четырех смыслов, в которых 
существует (актуализируется) в романе топос Аркадии, два (Башня 
Виктора и Мыльный рынок) расположены преимущественно в 
пространственной плоскости, а два других – во временной – про-
шлое (детство Виктора и рассказы Эм о некогда покинутой ею де-
ревне) и будущее (на протяжении практически всего романа, за 
исключением самой маленькой по объему последней части, торго-
вый центр «Аркадия» позиционируется именно как проект, как 
будущий рынок и т.п.). При этом пространственные и темпораль-
ные смыслы Аркадии демонстративно не совпадают: так, напри-
мер (проектируемый), торговый центр «Аркадия» может воспри-
ниматься как нечто позитивное (райское, идиллическое) лишь по 
отношению к нынешнему Мыльному рынку, который в таком слу-
чае принципиально не может обладать какой бы то ни было при-
влекательностью; Мыльный рынок как место, хранящее память об 
идиллическом прошлом, в определенном смысле противостоит 
Башне Виктора как знаку урбанистической современности3 и т.д.  

Сам образ Аркадии оказывается двойственным, а слово «Ар-
кадия», соответственно, приобретает большое – бесконечное – ко-
личество смыслов уже потому, что вступает во множество оппози-
ций, причем значение и образа и слова в этих оппозициях 
                                                            

1 Teske D. Jim Crace’s Arcadia – public culture in the postmodern city. – Mode 
of access: http://www.jim-crace.com/Arcadia.htm. (Последнее посещение: 08.02.11). 

2 Или «Башня Виктора»: слово city в словосочетании «Victor’s City» реа-
лизуется скорее в значении «деловой центр», нежели в значении «город». 

3 Об этом свидетельствует, в частности, попытка Виктора устроить идил-
лический – в его понимании – праздник, на который он приглашает ветеранов 
Мыльного рынка. 



I. СТАТЬИ 

 

162 

меняется, вследствие чего и сам референт, и отсылающее к нему 
слово теряют свой (какой бы то ни было) единственный денотат, 
который подменяется множеством изменчивых и вступающих в 
очевидные противоречия друг с другом коннотативных значений.  

Важнейшими из этих оппозиций являются, разумеется, во-
первых, оппозиция природа / цивилизация, а во-вторых, реализую-
щие ее более частные противопоставления сельская местность / го-
род, спокойствие (безмятежность) / суета и прошлое / настоящее, 
причем во всех этих оппозициях первый член носит отчетливо по-
зитивный характер. В романе происходит постоянное нарушение и 
соотношения и наполнения как самих оппозиций, так и отдельных 
их элементов. 

Торговый центр «Аркадия» видится по-разному даже его 
создателям – Виктору, Бази, его партнерам; отношение же к нему 
остальных персонажей, в частности торговцев Мыльного рынка, 
на смену которому Аркадия и должна прийти, не только неодина-
ково, но и подвижно, изменчиво, неустойчиво – от неприятия до 
восторга, от страха до надежды. Тем более разным представляется 
персонажам романа и сам рынок, который в романе позициониру-
ется одновременно и как антипод, и как предтеча будущего торго-
вого центра. Так, для архитектора Бази рынок – это несомненное 
зло, отсутствие какой бы то ни было логики и упорядоченности, 
пережиток, от которого будущую «Аркадию» необходимо будет 
защищать. Добавим, что защитить торговый центр удалось не то 
чтобы не полностью, но лишь за счет кардинальной трансформа-
ции его статуса именно как Аркадии, сельского рая: речь идет од-
новременно и о законо- 
мерном исходе торговцев, которые не смогли платить слишком 
высокую арендную плату, что с неизбежностью привело к возник-
новению нового стихийного рынка, который стал выполнять при-
мерно те же функции, что и уничтоженный Аркадией Мыльный 
рынок, лишая, таким образом, торговый центр декларированной  
в проекте функции посредника между городом и деревней, и о по-
гибших птицах, обманутых мнимой доступностью торговых залов и 
разбивающихся о стекло либо умирающих от голода внутри здания, 
одновременно нанося ему урон: торговый центр «Аркадия» стано-
вится не-Аркадией, а отчасти – и анти-Аркадией: не только воздвиг-
нутое на месте старого рынка здание разрушило ту жизнь, которая 



«Аркадия» Джима Крейса: 
 А счастье было так невозможно 

 

163 

отныне уже воспринимается как идиллическая и патриар- 
хальная, но и сама природа, кажется, стремится взять реванш, посто-
янно ополчаясь против того, что видится ей чужеродным.  

Важным средством создания атмосферы безысходности, 
ощущения невозможности выбора правильного пути становятся в 
тексте настойчивые указания на упущенные тем или иным из пер-
сонажей возможности.  

Притом что любые действия и поступки, как показано в ро-
мане, не могут привести к тем последствиям, которые от них ожи-
дают, роман постоянно актуализирует указания на какую-то до-
полнительную возможность, еще какой-то вариант развития 
событий, одновременно указывая на препятствия, которые делают 
этот вариант невозможным.  

Вслед за указанием того, что события могли развиваться по 
какому-то иному сценарию, что все (или что-то) могло быть иным, 
обычно следует объяснение того, что эта возможность никогда не 
сможет – и никогда не могла – быть реализована. Так, например, 
указание на то, что не все торговцы на рынке относятся к Руку вра-
ждебно, сопровождается ремаркой, которая фактически опровер- 
гает саму мысль о том, что он мог бы быть менее одиноким. 

Аналогичную функцию выполняют в романе и упоминания 
сожалений о неверно принятом решении, как правило, не собствен- 
ном. Эти неверные решения не обязательно должны быть судьбо- 
носными или даже просто значительными на фабульном уровне; куда 
более важным оказывается сам факт их осуждения, само упоминание 
сожалений: романная действительность превращается в цепь, в бес-
конечную череду ошибок и неверных решений. При этом сожаления 
о том или ином решении либо о том или ином варианте развития со-
бытий актуализируют мотив непонимания, неверной интерпретации 
людей (то, что А. Жолковский в «Семиотике Тамани» обозначил как 
«неверное прочтение героями друг друга»), событий и даже вещей, 
предметов. 

Так, партнеры миланского архитектора недовольны необхо- 
димостью устанавливать в Аркадии статую, которая кажется им ста-
ромодной и сентиментальной, причем сама эта необходимость толку-
ется им как следствие оплошности Бази, опрометчиво уступившего 
прихоти заказчика, тогда как сам «философ среди архитекторов» 
воспринимает требование Виктора как свидетельство собственной 



I. СТАТЬИ 

 

164 

победы, готовности сотрудничать, не подозревая, что именно сама 
эта статуя и послужила основной причиной, побудившей миллионера 
модернизировать и перестроить рынок.  

Предметы в романе, как это видно хотя бы из примера со 
статуей, превращаются в объект бесконечных интерпретаций. Лю-
бой предмет (шляпка тетушки Виктора, нож Джозефа, фотография, 
картинка из журнала, искусственные листья и т.п.), подвергаясь 
анализу, может стать знаком, символом – но при этом и потерять 
вещность, предметность, материальность, оказаться только зна-
ком.  

Развеществлению вещей, дереализации реальности способст-
вует и настойчивое упоминание запахов, дыма, воздуха, которые 
начинают играть важную роль в описании обстановки или ситуа-
ции, в изображении состояния персонажей или восприятия ими 
окружающего мира. Так, в обеих сценах с пожарами (пожар, в ко-
тором погибла Эм, мать Виктора, и устроенный Джозефом по при-
казу Рука пожар на рынке) дым вообще превращается едва ли не в 
главное действующее лицо, фактически позиционируется как ви-
новник смерти Эм и свидетельство гибели старого рынка. Во всех 
сценах, разворачивающихся в Башне Виктора или в торговом цен-
тре, постоянно, настойчиво упоминается кондиционирование воз-
духа, который демонстрируется как основное отличие этих мест от 
окружающего мира: не зря синьор Бази указывает на кондициони-
рованный воздух и защищенность как важнейшие отличительные 
признаки торгового центра «Аркадия» (c. 214)1.  

Маркированная (хоть и в различной степени – от прямого упо-
минания связи между эпизодами до тонких, едва уловимых, ассоциа-
тивных намеков, позволяющих – заставляющих – провести паралле-
ли, установить между ними ассоциативные связи) перекличка 
эпизодов, сцен, ситуаций, с одной стороны, обеспечивает некую 
цельность текста, придавая ему дополнительность, слитность и взаи-
мосвязанность, с другой – лишает сами эти эпизоды и ситуации уни-
кальности, актуализируя мотив «вечного возвращения», déjà vu, по-
стоянного повторения, превращающегося в дурную бесконечность. 
Постоянные переклички между эпизодами и ситуациями приводят к 

                                                            
1 Ср. текст рекламы центра: «Arcadia. But modernized. Climate-controlled. 

Efficient. Accessible. Defended». 



«Аркадия» Джима Крейса: 
 А счастье было так невозможно 

 

165 

тому, что любая ситуация становится схожей с какой-то иной ситуа-
цией, которая, в свою очередь, напоминает следующую, еще одну и 
еще одну. 

Таким образом романная действительность обретает время и 
пространство мифа. В диссертации Я. Штемпоровски1 миф рас-
сматривается главным образом как неверное (стереотипное) пред-
ставление о городе и о деревне. Однако не меньшее значение имеет и 
нарративная организация романа по принципу мифа: вполне очевид-
на пространственная и временная нелокализованность (или, точнее, 
вне-определенность) романного действия. Схожесть изображаемого 
(«как бы изображаемого») в романе города, демонстративно не на-
зываемого, почти не описываемого, лишенного сколько-нибудь ин-
дивидуальных черт, с любым крупным европейским или североаме-
риканским мегаполисом отмечалась исследователями и критиками2; 
столь же неопределенным предстает в романе и историческое вре-
мя, превращаясь в характерное для мифа «всегда и нигде», «везде и 
никогда». В результате изображенная действительность превраща-
ется в череду отражений и повторов, а уплотнение, сгущение (эпи-
зодов) текста автоматически приводит к разуплотнению, демате-
риализации изображенной действительности; логические и 
пространственно-временные связи между ситуациями (фрагментами 
действительности) подменяются ассоциативными связями между 
эпизодами (фрагментами текста): мир лишается целостности, по-
скольку предстает собранием разрозненных элементов, любые связи 
между которыми не подчинены имманентной логике самих собы-
тий, но произвольны и необязательны. 
                                                            

1 Stemporowski J. The city and the country, the myth and the reality in Jim 
Crace’s novel Arcadia. – Toruń: Uniwersyte mikołaja kopernika, 2002.  

2 Ср., например: «Об универсальности книги свидетельствует и то, как 
охотно читатели узнавали в неназванном городе свой город. В городе Виктора 
легко узнать Бирмингем, однако в Нью-Йорке строительство Аркадии восприня-
ли как аллюзию на Trump Towers, а читатели в Торонто сравнивали Мыльный 
рынок со своим “фермерским рынком” в Кенсингтоне» (One proof of the book’s 
universality is the extent to which reviewers identified the unnamed city as their own. 
Victor’s city is recognisable as Birmingham; in New York, however, Victor’s Arcadia 
development was seen as a take on Trump Towers, while Toronto readers have com-
pared the Soap Market to their own so-called farmers’ market in Kensington) // Hewitt 
A. Jim Crace. Profile. – Mode of access: http://www3.shropshire-cc.gov.uk/crace.htm 
(Последнее обращение: 16.05.2011.)  



I. СТАТЬИ 

 

166 

Показательный пример такой переклички между сценами – 
соотнесение двух пожаров – пожара в доме, где погибла Эм, мать 
Виктора, и пожара на рынке, устроенного Джозефом по приказу 
Рука. В романе связь между двумя этими совершенно различными 
и не связанными между собой пожарами кажется очевидной: в 
обоих случаях причина пожара так и не была установлена, оба они 
получили в прессе абсолютно неверную интерпретацию, и в том и 
в другом случае поведение горожан, выступающих в качестве зри-
телей, привлеченных ярким (в прямом смысле этого слова) собы-
тием, стало причиной нарушений порядка, вызвавших неадекват-
ную реакцию полиции, которая, строго говоря, и явилась в 
значительной мере причиной гибели центральных персонажей. 
Более того, имплицитно эти события связываются в финале рома-
на (р. 340–341) указанием на неосуществившуюся попытку заме-
нить скульптуру Нищей с ребенком, воспринимаемую как изобра-
жение Эм, на памятник Руку, причем описание скульптуры 
содержит напоминание о пожаре.  

Примерно то же можно сказать о многочисленных упомина-
ниях одного и того же эпизода: эти упоминания не мотивированы 
внутренней структурой повествования и потому кажутся случай-
ными и избыточными, тем более что сами эти эпизоды не имеют 
большого значения ни на фабульном, ни на сюжетном уровне. 

Одним из таких эпизодов оказывается упоминаемая минимум 
трижды вполне карнавализованная сценка мочеиспускания, пред-
принятого Джозефом во время его утомительного путешествия в 
город. Это нехитрое действие становится в 4-й главке 1-й части 
романа (р. 34–35) предметом детального и всестороннего обсуж-
дения – от анализа мотивов физиологического, социологи-ческого 
и психологического характера, побудивших юношу его осущест-
вить именно таким образом, до подробного описания самого про-
цесса, ставшего не просто кульминацией, но фактически единст-
венным запечатленным на страницах романа (т.е. единственным 
существующим в романной реальности) моментом всего путеше-
ствия. Колебания Джозефа, последовательно отказывающегося от 
открытой двери вагона из страха остаться в памяти соседей «пи-
сающим мальчиком», от ящиков с яблоками и зеленью, слишком 
близкими ему по прошлой, сельской жизни, предполагают паро-



«Аркадия» Джима Крейса: 
 А счастье было так невозможно 

 

167 

дийное снижение многочисленных ситуаций мучительного выбо-
ра, присутствующих в романе.  

Выбор, который с такой тщательностью, независимо от его 
масштабности, совершают персонажи романа – подарок Виктору 
на день рождения, вариант памятника, проект торгового центра, на-
ряд на встречу с архитектором и т.д. и т.п., – всегда оказывается ли-
бо неверным, либо чаще всего просто-напросто нереле- 
вантным и незначительным – принятое решение никак не влияет 
на дальнейшее развитие событий: любые попытки какого-либо 
сознательного планирования, какой бы то ни было осознанной 
деятельности становятся бессмысленными в этом трагическом ми-
ре случайностей и тотальной неопределенности. 

Так, Анна предпринимает героические усилия, пытаясь (ра-
зумеется, руководствуясь абсолютно неверным пониманием си-
туации) вернуть себе утраченную (как ей кажется) привлека-
тельность, – и эти усилия оказываются напрасными и бессмыс-
ленными именно потому, что эта умная, красивая, энергичная 
женщина является такой же жертвой обстоятельств, случайностей, 
недомолвок, недосказанностей, непонимания, как и все остальные 
персонажи романа. 

Роман изобилует карнавальными (карнавализованными) мо-
тивами и образами. Карнавальная образность в романе связана, в 
первую очередь, с оппозицией «естественное, природное / цивили-
зация, культурное». Рынок, естественно, выступает как место кар-
навальной стихии с ее нерегламентированностью и свободой.  
В русле карнавальности можно рассматривать и многочисленные 
каламбуры, шутки, комические ситуации, ориентирующиеся на 
телесность, и две сцены избиения неудачливого грабителя, Джо-
зефа, и, разумеется, сцену забрасывания полиции овощами и фрук-
тами во время бунта на рынке, и маскарадное переодевание Джо-
зефа, и даже окрашенное мрачноватым комизмом описание смерти 
Эм, матери Виктора. При этом карнавальные образы в романе, ра-
зумеется, отличаются от карнавальной модели – в первую очередь 
тем, что принципиально лишены карнавальной всеобщности, ак-
туализируя, напротив, несвойственный карнавалу мотив избран- 
ности. Это отчетливо видно, в частности, на примере такого важ-
ного элемента карнавальной культуры, как мотив смены верха и 
низа и связанный с ним мотив увенчания и развенчания карна-



I. СТАТЬИ 

 

168 

вального короля. Виктор из маргинала, маленького и отстающего в 
развитии голодранца превратился в процветающего предпринима-
теля, вершителя судеб, владельца огромной империи. Если свою 
трудовую деятельность Виктор начал внизу, причем не только в 
социальном смысле слова – в романе неоднократно упоминается, 
что Эм с «младенцем» сидела у подножия шатра, – то офис и част-
ные покои миллионера расположены на 27-м этаже принадлежа-
щего ему здания, а знаком власти и могущества становится от-
дельный лифт. Вознесение на вершину означает не только 
избранность, но и расплату – одиночество, которое в заключитель-
ной главе романа предстает как наказание, своего рода развенчание 
карнавального короля. При этом «король» не избирается всена-
родно, как в карнавальной культуре, и, несмотря на выказываемые 
ему поистине королевские почести, не может выступать в качестве 
временного субститута единого коллектива – об этом говорит хотя 
бы то, что собственная служба безопасности не знает Виктора в 
лицо, признавая его в качестве важной фигуры лишь тогда, когда 
он появляется в сопровождении знакомой им женщины-
помощника (р. 257–258). Аналогично в качестве неудачной по-
пытки стать королем можно рассматривать и поведение Рука, ко-
торый проходит через многочисленные мелкие подъемы и паде-
ния, коронации и развенчания – каждое из которых в результате 
оказывается лишь ступенькой на пути к абсолютно негероической 
гибели. 

Созданию атмосферы неопределенности, бессилия способст-
вуют последовательные языковые эксперименты, разрушающие саму 
возможность языка служить опорой в зыбком мире непрестанно ме-
няющихся сущностей, постоянно ускользающих смыслов. Важным 
средством здесь оказываются окказионализмы, в первую очередь, 
связанные с конверсией: в тексте, где любое словосочетание готово 
в любой момент превратиться в слово, а любое слово стремится ут-
ратить свой важнейший признак, не может быть ничего устойчивого 
и стабильного. Аналогичную функцию выполняют и риторические 
вопросы, которые во множестве встречаются буквально на каждой 
странице романа и благодаря своему совершенно избыточному ко-
личеству, вследствие своей немотивированности, кажущейся слу-
чайности и бессмысленности создают эффект абсолютной загадоч-
ности мира, эпистемологической неуверенности – и, одновременно, 



«Аркадия» Джима Крейса: 
 А счастье было так невозможно 

 

169 

ненадежности повествования в целом. Эффект ненадежности пове-
ствования, вынужденно стремящегося к постоянному самоуточне-
нию, самооправданию, усиливают – также явно избыточные – и 
конструкции с модальным глаголом would, и отрицания, количество 
которых превышает любые вообразимые нормы, и даже вводные 
конструкции, придающие высказыванию некую прерывистость: эти 
конструкции могут выполнять различные грамматические функции, 
однако их постоянное присутствие лишает повествование цельности 
и однозначности, превращая его не в рациональное эпическое по-
лотно, но в поэтическое произведение, песню о невозможном.  
О невозможном счастье. Об Аркадии. 

 


